Derfassunggebenden Candeskirchenversammlung gewählt. Die sog. "Freie kirchliche Dereinigung", die alle nichtliberalen Gruppen umfaste, erhielt 29, die Freunde evangelischer Freiheit erhielten 16 Mandate, d. h. eins über ein Drittel. Nachdem die Derfassungsahande Sordeskirchangersammlung der Arhaltischen Sandeskirchen gebende Candeskirchenversammlung der Anhaltischen Candeskirche gevenwe Landeskirchenversammlung der intiglitigen Landeskirchenische eine Derfassung gegeben hatte, sanden zum Candeskirchenischer von 1920 bis 1926 tagte, keine Neuwahlen statt, da beide kirchlichen Darteien der Bevölkerung die Unruhe einer neuen Wahl ersparen wollten. Man einigte sich daher auf eine Einheitsliste, auf der von 30 Abgeordneten 19 der "Freien kirchlichen Dereinigung, 11 den Freunden evangelischer Freiheit angehörten. Die liberale Richtung hatte also wieder eine Stimme über ein Drittel, so daß sie in den vergangenen sechs Jahren jede Derfassungsänderung nerhindern konnte

fassungsänderung verhindern konnte.

sassungerung verhindern konnte.

Nachdem so sieben Iahre seit der letzen Wahl ins Cand gegangen waren, war es nur in der Ordnung, wenn nunmehr wieder gewählt wurde. Der "Freien kirchlichen Dereinigung" war es wieder gelungen, alle ihre Untergruppen zusammenzusassen. In ihr waren zusammengeschlossen die Bekenntnisfreunde, die positive Union, die Gemeinschaften, die kirchliche Mittelpartei, der Dolkskirchenbund und ein sogenannter Dorfkirchenbund. In dem zweiten Wahlkreise (Töthen, Bernburg, Ballanstadt) tret guberdam noch eine Sitte der vereinigten Cand-Ballenstedt) trat außerdem noch eine Liste der vereinigten Candgemeinden auf, die Listenverbindung mit der "Freien kirchlichen Dereinigung" eingegangen war. Allen diesen Gruppen, hinter denen die kompakte Masse von rund 120 Pfarrern stand, traten diesmal nicht nur die Freunde evangelischer Freiheit gegenüber, des Artiniter nach nur die Frennoe ebungerinder Frenher gegelnwer, sondern auch noch der Bund religiöser Sozialisten. Die Bewegung der Religiös-Sozialen wurde getragen von drei Psarrern, die dis zum Sommer dieses Iahres noch Mitglieder der Freunde evangelicher Freiheit gewesen waren, sich nun aber von ihnen getrennt hatten, weil diese sich nicht dazu verstehen konnten, das aktivissischen Konstellung Positioneren. hatten, weil diese sich nicht dazu verstehen konnten, das aktivistische Programm der Religiös-Sozialen (Kapitalismus, Pazisismus, Bodenresorm) in den Mittelpunkt des Wahlkampses zu stellen. Die Freunde evangelischer Freiheit zogen somit von vornherein geschwächt in den Wahlkamps, war doch vorauszusehen, daß die Religiös-Sozialen ihnen einen großen Teil ihrer Wähler sortnehmen würden. Und so ist es denn auch gekommen. Don den abgegebenen 54 184 Stimmen sielen der Freien kirchlichen Dereinigung (einschließlich der Candgemeinden) 38 234 (38 184 im Jahre 1919) zu, den Freunden evangelischer Freiheit 9200 (18 936 im Jahre 1919), den Religiös-Sozialen 6750 (im Jahre 1919 noch nicht vorhanden). Die Freie kirchliche Dereinigung hat also gegenüber der Wahl von 1919 einen Zuwachs von 50 Stimmen, des Freunde evangelischer Freiheit haben mit den religiösen Sozialisten zusammen noch einen Dersuft von 2986 Stimmen gegen 1919. Die Freie kirchliche Dereinigung hat mit 21 Abgeordneten die Zweidrittelmehrheit in der Hand, die Freunde evangelischer Freiheit ziehen mit 5 (bisher 11), die religiösen Sozialisten mit 4 Abgeordneten (bisher 0) in den neuen Candeskirchentag ein. 4 Abgeordneten (bisher 0) in den neuen Candeskirchentag ein.

Fragt man nach den Ursachen des Mißerfolges der liberalen Sache, so ist zunächt zu bedenken, daß der schöne Ersolg, der den Freunden evangelischer Freiheit vor sieben Iahren zufiel, als sie gleich bei der ersten Wahl über ein Drittel aller Stimmen und aller Size eroberten, in der damals herrschenden Gesamtstimmung begründet sag. Die große liberale Welle, die 1919 durch das ganze Cand ging, kam auch in den Kirchenwahlen zum Ausdruck. Inzwischen haben sich die Zeiten im politischen und im kirchlichen Ceben gründlich geändert. So mancher, der damals eingeschücktert und haltlos dastand, hat inzwischen sein seelisches Gleichgewicht wiedergefunden und den "Ruck nach rechts" mitgemacht. Und die Kirchenwahlen itanden diesmal in Anhalt ganz unter politischen Gesichtspunkten. Männer und Frauen, die sonst in religiösen und kirchlichen Fragen durchaus einem gesunden Fortschritt huldigen, hielten es aus politischen Gründen doch für richtig, sür die kirchliche Rechte zu stimmen, obwohl diese seden Fortschritt in unserer Candeskirche stets bekämpft hat. Deutschnationale Partei, Candbund, Stahlhelm, Jungdo, Königin-Cuisen-Bund und alle die anderen "Daterländischen Derbände" haben sich ganz offen sür die Freie kirchliche Dereinigung eingesetz und haben ihre Organisationen für den Wahlkampf zur Derfügung gestellt. Der Stahlhelm erklärte ganz offen in der Zeitung den aller Site eroberten, in der damals herrschenden Gesamtstimmung gestellt. Der Stahlhelm erklärte ganz offen in der Zeitung den Kampf des kirchlichen Ciberalismus als einen Kampf gegen die Stahlhelmidee! Auf der Seite der politischen Rechtsparteien hatte man eben die große Bedeutung der kirchlichen Wahlen und der

Kirche überhaupt ganz richtig eingeschätzt.
Ganz anders das liberale Bürgertum und die Arbeiterschaft! Ganz anders das liberale Burgertum und die Urbeiterschaft! haben die politischen Mittel- und Linksparteien schon seit Iahrzehnten kircklichen Fragen nur geringes Interesse entgegengebracht, so hat sich das auch bei dieser Wahl wieder deutlich gezeigt. Das liberale Bürgertum, insonderheit die "Gebildeten", standen den Freunden evangelischer Freiheit und ihrem Programm vielleicht mit einem gewissen platonischen Interesse gegenüber, aber in der Praxis hat man nichts sür sie getan. Diele gingen sor vieht zur Mohlt lind nach schwinner mar ze hei den Erbeitare gar nicht zur Wahl! Und noch schlimmer war es bei den Arbeitern. Als die religiös-soziale Bewegung im August mit ihren ersten Wahlversammlungen einsetze, zeigte sich ein gewisses Interesse, das

höffnungen erweckte. Auch die Führer der Sozialdemokratie, obwohl sie selbst aus der Kirche ausgetreten waren, traten für die Religiös-Sozialen ein und forderten diesenigen Sozialdemokraten, die noch in der Kirche sind (und das sind die meisten), auf, sich an der Wahl zu beteiligen. Aber dann kam eine sehr rührige Gegenbewegung der Freidenker, die in der gehässigsten Weise nicht nur die offizielle Kirche, sondern fast noch mehr die vei religiös-sozialen Pfarrer bekämpste. Sie forderten auf, nicht zur Wahl zu gehen. Und sie haben den Sieg davongetragen. So kam es zu dem traurigen Resultat, daß in einer spezifischen städtischen Arbeitergemeinde von über 10 000 Seesen nur 84, in einem bei Dessau gelegenen Arbeiterdorf von mehreren tausend Einwohnern einer seine Stimme für die religiös-sozialistische Siste abgab. Es ist also ganz klar, daß die Wahlen ein ganz anderes Gesicht bekommen hätten, wenn bürgerlicher Liberalismus und Sozialdemokratie das Gebot der Stunde erkannt hätten. Daß man durch Wahlenthaltung nur den Sieg der Reaktion fördert, das wollten viele nicht einsehen.

Dabei hatte die Freie kirchliche Dereinigung durchaus kein zugkräftiges Programm. Da sie sich aus den mannigfachsten Gruppen zusammenschließt, wie oben gezeigt ist, so konnte sie nur ein ganz farbloses, allgemeines Programm ausstellen, das in den meisten Punkten auch jeder liberal denkende Evangelische hätte unterschreiben können. Die Freunde evangelischer Freiheit kämpsten für eine unpolitische und undogmatische Kirche, für herabsetzung der sehr hohen Kirchensteuern (12 Prozent, wozu örtliche z. C. sehr hohe Juschläge kommen! In Dessau zum Beispiel 18 Prozent!), für die Erhaltung der bisberigen anhaltischen ortliche 3. C. sehr hone Inspiring Kommen: In vessun zum verspier 18 Prozent!), für die Erhaltung der bisherigen anhaltischen Staatsschule in Form der Gemeinschaftsschule. Die Religiös-Sozialen traten für Pazifismus und Bodenreform ein, bekämpsten den Kapitalismus und billigten den Klassenkamps. Es hat sich gezeigt, daß klare Programme mit deutlich ausgesprochenen Inspiration norden und der großen Malia nicht nerktanden merden der der

gezeigt, daß klare Programme mit deutlich ausgesprochenen Jielen von der großen Masse nicht verstanden werden, daß dagegen so verschwommene, ja rührselige Programme wie das der Freien kirchlichen Dereinigung immer noch zugkräftig sind.

Jur Interessenlosigkeit und Derständnislosigkeit kam aber für die Freunde evangelischer Freiheit noch erschwerend hinzu, daß sie ihre Gedanken nur in geringem Maße in die Össentlichkeit wersen konnten. Die Wahlversammlungen aller Parteien waren herzlich schlecht besucht. Die Freie kirchliche Dereinigung konnte selbst durch Ausbeitung des gesamten kirchlichen Apparates, durch Frauenhilsen, Jugendvereine und Großmütterabende mit obligatem Kassee und Kuchen nur mit Mühe ihre Söse sillen So gatem Kaffee und Kuchen nur mit Mühe ihre Sale füllen. So blieb also für alle Parteien hauptsächlich die Aufklärung durch die Presse. Die aber stellte sich, soweit sie "bürgerlich" war, voll und ganz der kirchlichen Rechten zur Derfügung, während sie den Freunden evangelischer Freiheit mit verschwindend geringen Aus-Arentoeli evingeriquet Freizer mit verjaminoens geringen einsnahmen ihre Spalten verschloß. Besser daran waren die Religiös-Sozialen, denen die drei sozialdemokratischen Jeitungen des Candes, wenn auch nicht immer willig, zur Derfügung standen. So ist denn das Ganze ein Kampf mit sehr ungleichen Mitteln gewesen. Fast möchte man staunen, daß trozdem noch so viel versicht ist

erreicht ist.
Die Freunde evangelischer Freiheit jedenfalls werden nicht verzweiseln, sondern im Gegenteil durch den Mißerfolg bei der Wahl lernen und um so intensiver in ihrer Arbeit für eine wahre Dolkskirche fortfahren. Dr. **m**.

## Die jüngste Theologie in Nöten 1).

In der jüngsten Theologie ist durch die Schrift E. Petersons, Prosessors der Theologie in Bonn, "Was ist Theologie?"<sup>2</sup>) ein theologischer Streit entsacht worden, der sür alle diesenigen, die theologischer Streit entsacht worden, der für alle diesenigen, die dieser Theologie kritisch gegenüberstehen, von höchstem Interesse sein muß. Deterson ist selbst der jüngsten Theologie, der Theologie der Krisis zuzurechnen. Er, der auch mit zwei Aufstzen in "Iwischen den Zeiten", dem Organ der Barth und Gogarten, aufgetreten ist, hat sich durch seinen Derössentlichungen deutlich als einen Theologen von der heute modernen Art legitimiert. Bezeichnend dasür ist z. B. der Aufsat, "über die Forderung einer Theologie des Glaubens" (Iw. d. 3. 1925, H. 3), in dem er sich mit P. Althaus auseinanderset und dabei von den für die jüngste. Theologie charakteristischen, radikal das Göttliche und Menschiche auseinanderreißenden, die seelische und geschichtliche Grundlage des Glaubens entwertenden Doraussetzungen ausgebt. Außerlage des Glaubens entwertenden Doraussetzungen ausgeht. Außerden wird ihm von den anderen Theologen der Krisis selbst die "gemeinsame Basis" bescheinigt. Bultmann 3. B. redet in seiner kurzen Besprechung der Petersonschen Schrift in Christs. W. 1925-46/47 von einem "gleichen Gegensatz gegen Rationalismus, historismus und Psphologismus", dem gleichen Interesse an

21

<sup>1)</sup> Dieser Aussatz wartet schon lange auf den Abdruck; er gewinnt für unsere Ceser nach dem Dortrag von Ceese noch besondere Bedeutung, weil er in dieselbe Kerbe haut. 2) bei F. Cohen, Bonn, 1925.

"echter (!) theologischer Begriffsbildung", das bei Peterson wie bei ihm, Bultmann, und seinen Freunden zu sinden sei. Der selbe Peterson aber, ein Mann ganz und gar vom Geist der Cheologie der Krisis, hält nun in seiner Schrift ein Gericht über die durch ihren Führer K. Barth am hervorragenospen bestimmte Absologie oh inden an nicht abna darun darabteristische stimmte Cheologie ab, indem er nicht etwa deren harakteristische dogmatische Grundlagen verneint, vielmehr sie erst vollkommen ormatische Grundlagen verneint, vielmehr sie erst vollkommen konsequent zu ersassen meint, weswegen er sie zugleich bei der üblichen dialektischen Theologie, die seine Konsequenz zu ziehen wersäumt, gerwezu verraten sieht. Das aber ist das Interessante, daß diese Konsequenz eben eine unleugdar katholische (Barthsauf selbst "in mehr als einem Stück überkatholisch") ist. Ist nicht Peterson damit die glänzendste Rechtsertigung derer, die von Anfang an davon sprachen, daß die Fahrt der Theologie der Kriss mit innerer Notwendigkeit, wenigstens bei den kleineren Geistern, (zu denen wir aber Peterson gar nicht zu rechnen brauchen), ins Katholische, Katholisierende hinabsühre? Wie ja auch das Beisalkkatschen scharfsinniger katholischer Theologen beim Auftreten dieser Theologie bezeichnend war!!

Aber jest widersprechen doch Barth und seine Freunde aufs energischse Peterson! Unn, uns dünkt, dieser Widerspruch wermag jene Diagnose (die Fahrt geht ins Katholische) nicht zu entkräften. Bemerkenswert ist sich nie äußere Gebärde mit der die Angegriffenen auf das katholische Signum, in dem der Angeisff gegen sie geschieht, reagieren. In der oben schon erwähnten Besprechung warnt Bultmann, wegen des Katholissierenden bei Peterson, der ihnen, den Cheologen der Kriss, wie sonst noch niemand "auf den Leib gerückt" sei, den Mann gleich sie ansenden in der

den bei Peterson, der ihnen den Cheologen der Krisis, wie sonst noch niemand "auf den Ceib gerückt" sei, den Mann gleich für erledigt zu halten, und er sett hinzu: "es liegt doch wohl in der Natur der Sache, daß eine Zeit, die von Luther und Kalvin wieder lernen will, nicht unterlassen kann, die Frage nach dem Rechte katholischer Cheologie im Ernste wieder zu stellen." Barth dagegen sindet sich mit dem "Katholischen" ab in jener bekannten, auch einem ganz unsentimentalen Menschen sich als wenig sein darstellenden und seiner, Barths, und seiner theologischen Ceistung wirklich nicht würdigen, überheblichen Meise, indem er konstatiert: dürse man sich, "ohne erröten (!) zu müssen, zu Schleiermacher dekennen", sei "Friedrich Brunstädt (!) als evangelischer Theologieprosesson nach kein Recht, auf den evangelischen Theologieprosessor Deterson, auf einen geistigen Schüler Abologieprosessor Deterson, auf einen geistigen Schüler Abologieprosessor steine zu wersen. "Denn von Luther und Kalvin liegen beide (s. Schleiermacher und Thomas) mindestens (man beachte dies mindemacher und Chomas) mindestens (man beachte dies mindestens!) gleich weit ab." Wir wollen es aber unterlassen, diese äußere Gebärde als symptomatisch auszudeuten. Uns ist wichtiger, wie Barth und seine Freunde sich sozusagen von innen her, in sachlicher Einzelauseinandersetzung zum Kruptokatholizismus Deterjons stellen.

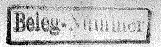
Detersons stellen.

Jur Klärung dieser Frage hält man sich am besten an K. Barths Erwiderung. Der eben schon zitierte Aussat in "Iw. d. 3." 1926 H. 1, in dem er gegen Peterson Stellung nimmt, ein ehemaliger Dortrag, überschreibt sich "Kirche und Cheologie". Übrigens schreibt im gleichen Hest auch Bultmann gegen Peterson ("Die Frage der dialektischen Cheologie"), mährend Gogarten im Aprilhest 1926 der Theol. Blätter ("Was ist Theologie?") sich das herz erleichtert. An K. Barth aber hält man sich am besten, weil er, an spsematischem Denken Bultmann, der seinerseits der größere Exeget (vgl. Theol. Bl. 1926, H. 1) sein mag, und an religiöser Ursprünglichkeit Gogarten überragend, am klarsten und grundsäslichsten, was von der Theologie der Krisis gegen Peterson gesagt werden kann, zu sagen vermag. Das Ergebnis allerson gesagt werden kann, zu sagen vermag. Das Ergebnis allerdings der Gegenüberstellung der dialektischen Theologie und ihres Gegners, empfängt dadurch, daß wir es gevade an Barths Ausführungen gewinnen, ein umso stärkeres Gewicht. Um es vorauszunehmen, dies Ergebnis: Es gibt für den Radikalismus der Theologie der Krisis tatsächlich gegenüber Deterson kein Derharren auf dem eignen Standpunkt. Hält man den Radikalismus sest, weicht man seinen Folgerungen nicht aus, dann muß man nach rechts weiter gehen, den Weg, den Peterson geht. Will man das aber nicht tun, dann muß man nach links hin seine radikale Stellung mehr oder weniger räumen, muß zu rück gehen also in der Richtung der des Errötens werten, den bösen Geistern des Psachologismus und Historismus verfallenen Theologie, die als Theologie man sonst doch gar nicht anerkennen mochte. son gesagt werden kann, zu sagen vermag. Das Ergebnis aller-

Pjochologismus und historismus verfallenen Cheologie, die als Cheo — logie man sonst doch gar nicht anerkennen mochte.

Doch es ist erst nötig, kurz Petersons Meinung darzulegen. Peterson meint: Don Sdam bis Christus konnte alle Cheologie nichts anderes sein als eine Cheologie dialektischen Fragens, ein Denken, das sich "an Mothen dialektischer Möglichkeiten verlor" (a. a. O. S. 8), mit Christus aber kam das "Punktum des Glaubens", zu dem es wesentlich gehört, daß "er Gehorsam ist", mit Christus kam die Offenbarung, die sich ins Dogma hinein ausprägte, so abäquat ausprägte, daß "jede Wendung gegen das Dogma, wie sie etwa der Keher unternimmt, sinnvoller Weise auch eine am Ceibe des Kehers vorgenommene Bestrafung im auch eine am Leibe der Ketzer unternamn, pundoner werse auch eine am Leibe des Ketzers vorgenommene Bestrafung im Gefolge hat." (S. 20). Dieser konkreten Offenbarung gegenüber hat nun die Cheologie nichts anderes zu sein als "konkreter Gehorsam" gegen die "konkrete Autorität" des Dogmas. Ihre Aufgabe ist, auf Grund der konkreten Autorität der Offenbarung, die nicht paradoz ist (denn "wenn die Ofsenbarung paradoz ist", gibt es gar keine "Ofsenbarung"), sondern eben als Ofsenbarung eine relative Erkennbarkeit in sich birgt, zu "argumentieren". Eine dialektische Theologie wie die K. Barths und seiner Freunde aber ist demgegenüber schlechtweg als Mythologie und Schriststellerei zu verwersen, zu ihrem "Wesen gehört der Ungehorsam" (8), vor lauter "möglichem Ernstnehmen" kommt sie nicht zum "Ernst Gottes" (7), ja noch nicht einmal zu einem "realen menschlichen Ernst" (7). In solchem Insammenhange redet Peterson vom "Idealismus" (!) der "Barthschen Spekulation (!)", redet vom "Dilettantismus" eines "theologischen Journalismus", der nur abgeleitet sei aus den viel gehaltvolleren, nichttheologischen Auellen eines Baudelaire, Strindberg und Dostojewsky, und noch manch' anderes gur kräftiges Wort spricht Peterson, daß man sich eigentlich ein wenig mundert, warum K. Barth nicht auch die diplomatischen Beziehungen zu ihm abbrach, wie einst zu M. Werner wegen dessenkengänge Petersons so unwerkennbar wie ihre Begründung in Barthschen Doraussexungen. Dom Menschen aus kann nicht von Gott geredet werden, sagen Barth wie Peterson; ihre radikale, schier unterdristliche Entgegensexungen Ston sollien kathen und Menschen nötigt sie zu dieser Angenne Elso schlichen und Menschen nötigt serkenunder setzung des Göttlichen und Menschlichen nötigt sie zu dieser Ennahme. Also, schließt Barth, heißt Theologie erkennen, daß man als Theologe wohl von Gott reden soll, aber nicht kann, und — diese Derlegenheit in der Dialektik zum Ausdruck bringen. Peterson aber schließt: Also muß, wenn eine Offenbarung von Gott aus geschehen ist, diese Offenbarung sich in eine ganz sette, blare inde werdstellt in der Dialektik Zum Ausdruck bringen. Gott aus geschehen ift, diese Offenbarung sich in eine ganz selte, klare, jede menschliche irgerdwie schöpferische Beteiligung beim Reden von Gott ausschließende Form ausgeprägt haben, und diese Form ist das Dogma. So das Dogma Autorität des Slaubens, das sagt dem Protestanten genug. Bezeichnend ist auch, daß Peterson deutlich das Dogma über die biblische Derkündung stellt. Er sagt (30): "Für das Reden Christi . . . ist es wesentlich, daß es nicht in die Bibel adäquat eingeht . . darum gibt es eben beim Reden Christi noch das Dogma . . . Man nehme das Dogma von der neutestamentlichen Offenbarung fort und man wird Christus zum Propheten erniedrigen." In der Cat der Schritt zum vollendeten Katholizismus märe getan sobald Deterwird Christus zum Propheten erniedrigen." In der Cat der Schrift zum vollendeten Katholizismus wäre getan, sobald Peter-son einsähe, daß man von dem Dogma als wer weiß, was Ein-deutigem, wie er es tut, nicht reden kann, und dann genötigt wäre, sich als beglaubigten Garanten der Richtigkeit des Dogmas eben die Kirche im Sinn der Kirche des unsehlbaren Papstes zu ermählen

erwahlen. Wie aber wehrt sich nun K. Barth gegen Peterson? Er verhält sich offensiv und desensiv. Offensiv sucht er die Brüchigkeit von Petersons eigner Stellung aufzudecken, desensiv sucht er die gegen seine Dialektik von Peterson erhobenen Dorwürfe zu entkräften. Glücklicher als in der Desensive ist er in der Offensive; das liegt daran, daß er hier gegen Peterson überraschender Weise gutprotestantisches Geschütz auffährt, dessen Derwendung aber eben die schon angedeutete Korrektur des Barthschen Radikalismus zur Folge hat Barthschlägt nämlich Deterson wit — der engageliole Jaon angedeutete Korrektur des Barthichen Radikalismus zur Folge hat. Barth schlägt nämlich peterson mit — der evangelischen Freiheit. Er macht es sich nicht so leicht wie Gogarten, daß er nur die zwar Peterson kompromittierende, aber eben doch seinen tiessten Gründen nicht gerecht werdende Frage tut: ja, wo ist denn nun und was ist denn eigentlich deine komkrete Auforität des Dogmas? Nein, Barth achtet es, daß Peterson ja, wenn er die konkrete Auforität des Dogmas sucht, von demselben Bedürsnis (Gott alles, der Mensch nichts) geleitet ist, das Barth und seine Freunde schroff Gottes Wort aller Mysik entgentellen läßt. Über es gibt nun eben einwal nach Gottes Miller und seine Freunde so schroff Gottes Wort aller Mystik entgegenstellen läßt. Aber es gibt nun eben einmal nach Gottes Willen nicht ein im Dogma oder sonstwo so fertig und autoritativ gegebenes Wort Gottes, daß ihm gegenüber nicht mehr nötig wäre: das Kriterium der Freiheit, das sagt gegen Peterson Karl Barth. Gewiß sagt er, jede Theologie ist au ch Grhorsam gegen konkrete Autorität, denn Theologie ist Dienst an der Offenbarung, und Gehorsam leistet die Theologie den geschichtlichen Größen, welche die Dergegenwärtigung der Ofsenbarung vermitteln (Bibel, Bekenntnis uss.), aber, setzt Barth hinzu: es gibt "keine Theologie (weil keine mittelbare Gegenwart der Ofsenbarung) ohne die Unmittelbarkeit des ewigen allgegenwärtigen Wortes und Geistes Gottes, in dem ihre Freiheit (von Barth selbst gesperrt) gründet, die Freiheit des an Gott allein gebundenen Gewissens" (a. a. O. 22). Gewiß, sagt Barth, die Theologie lebt au ch vom Dogma, (das allerdings nicht gegenüber anderen Autoritäten, wie den Feststellungen der Kirche über Text und Kanon der Bibel, Doten der Däter usw. eine isolierte Bedeutung hat), und gewiß vom Dogma lebt die Theologie auf Grund der Antorität der übergeschichtlichen Größe der Kirche, aber, setzt Barth hinzu, die mit ihrer Ibergeschichtlichkeit doch in der Geschichte stehende Kirche hat eben auch nur "zeitliche, relative, sormelle Autorität" (27), sie hat ihre "Schunken", kann nicht auf "Unsehlbarkeit und Unveränderlichkeit ihrer Entscheidungen" Anspruch machen. "Die unmittelbare Autorität (sc. der Entscheidungen des Herrn der Kirche), in der die Freiheit des Glaubens, des Glaubensgehorsams gegründet, ist sür die Autorität der Kirche" (27). Ja, wenn die Kirche mittelbare Autorität der Kirche" (27). Ja, wenn die Kirche mittelbare Autorität der Kirche" (27). Ja, wenn die Kirche mittelbare Autorität der Kirche" (27). Ja, wenn die Kirche mittelbare Autorität der Kirche" (27). Ja, wenn die Kirche mittelbare Autorität der Kirche" (27). Ja, wenn die Kirche mittelbare Autorität der Kirche" (27). Ja, wen die ki stellen läßt. Aber es gibt nun eben einmal nach Gottes Willen



# Protestantenblatt.

Wochenschrift für den deutschen Protestantismus.

Unter Mitwirkung von Gestinnungsgenossen herausgegeben von Wilhelm Schubring, Berlin • Erich Pfalzgraf, Bremen • S. D. Hennecke, Hamburg.
60. Jahrgang.

Mr.4

Berlins Bremen, den 23. Januar

1927

Bezugspreis vierteljährlich 2 M. (jährlich 8 M.) durch Post oder Buchkandel, für Mitglieder des Protestantenvereins (falls beim Verlag bestellt)
1,50 M. (jährlich 6 M.). — (Eine Sonderausgabe für die Provinz Hann zum selben Preise dei der Post bestellt werden.) —
Porto für direkte Jusendung 50 Pf. vierteljährlich, Ausland 1 M. — Einzelnummer 15 Pf. — Auzeigen 50 Pf. die 4gespaltene Millimeterzeise.

Suttens Verlag, Berlin SW 11, Schöneberger Straße 8. — Postscheckkonto: Berlin 16428. — Sernsprecher: Nollendorf 1669.

Inhalt: Gott ist Liebe. Don Ad. Wendt. — Dem Schweizer Protestantenblatt. Don Alfred Fischer. — Die jüngste Theologie in Nöten. II. Don H. Henn. — Die Abendmahlsnot. Don Karl Müller. — Don gestern und heute für morgen. — Dom Büchertisch. — Anzeigen.

Dergiß dein Ich! Dich selbst verliere nie! Nichts Größ'res konnt' aus ihrem herzen dir die reiche Gottheit geben als dich selbst.

6. herder: das Selbst.

#### Gott ift Liebe.

1. Joh. 4, 16.

Das Wort "Gott ist Geist" wird uns im Iohannes-Evangelium als ein Ausspruch Jesu überliefert. In den Spnoptikern liegt keine Parallele dazu vor, auch kein Darallelbericht über die Begegnung mit dem samaritanischen Weibe überhaupt, so daß vielleicht die Wahrscheinlichkeit, daß das Wort nicht aus dem Munde des historischen Jesus stammt, größer sein mag als die gegenteilige Wahrscheinlichkeit, die der Echtheit, der Geschichtlichkeit. Das andere Wort "Gott ist Liebe" erscheint im ganzen Neuen Testament nur einmal, und da nicht als Jesu Wort. Und dennoch gilt unzweifelhaft: Was der geschichtliche Jesus an Gottesoffenbarung und an Erlösungskräften der Menschheit gebracht hat, das kann in Worten nicht kürzer und treffender ausgedrückt werden als in diesen beiden Johanneischen Worten. Das ganze Evangelium mit seiner Kraft und Tiefe, mit seiner Klarheit und mit seinem göttlichen Geheimnis, mit seiner Freiheit wie mit seiner Gottgebundenheit, liegt in diesen beiden Worten vor uns wie ein unerschöpflicher Brunnen der Gnade und Wahrheit. Und das zweite Wort ist fast noch größer und gewaltiger als das erste, ja, es schließt eigentlich das erste in sich, weil Liebe, wie sie Jesus predigte und übte, eine rein geistige Macht ist, frei von allen irdischen Schlacken und Schranken.

Das Wort ist ein "echter" Iesus — auch wenn es nicht buchstäblich so von ihm gesprochen ist. Warum lehrt er uns beten "Dater unser"? Warum erzählt er uns die Geschichte vom versorenen Sohn? Doch nur, um im Gleichnis dasselbe zu sagen, was im 1. Johannesbrief lautet: "Gott ist Liebe". Daß jeder Anthropomorphismus dabei schon von Jesus selbst ausgeschlossen wurde, zeigt uns Matth. 7, 11, wo er den himmelweiten Unterschied zwischen den "argen" irdischen Dätern und dem Datergott im himmel deutlich genug herausstellt. Das Wort "Gott ist Liebe" ist ein "echter" Jesus. Denn der Derfasser des 1. Johannesbrieses hätte es nie schreiben können, wenn ihm nicht Derkündigung, Sendung und Persönlichskeit Jesu immer wieder die

eine überwältigende Erfahrung vermittelt hätten, die er in diesem Wort zum Ausdruck bringt. "Wort" Jesu sind ja nicht nur die Aussprüche, die über seine Lippen gekommen sind. Er redet zu uns durch die Gesamtheit seiner Cebenswirkung, und die sagt uns: "Gott ist Liebe". Das Wort ist ein "echter" Jesus. Jesus selbst ist dieses Wort. Und um dieses Wortes willen, das eine Gottesoffenbarung bedeutet, die nicht überboten werden kann, ist er selber uns gleichsam die Fleischwerdung, die Derkörperung der ewigen Ciebe, ihre Darstellung, ihr Abbild, zwar nur in Menschengestalt, aber doch eben so, wie Menschen aller Dölker und Zeiten sie nicht besser und zweckentsprechender wünschen und haben können. Soweit Göttliches in einen Menschen eingehen kann, ohne daß der Mensch aufhört, wahrer Mensch zu sein, so weit ging es ein in Jesu Person. Und das ist nicht wenig, sondern viel; genug und übergenug, um uns zu der seligen Erkenntnis zu führen: "Gott ist Liebe" und "Gott war in Christo".

Gott ist auch erhabenste Macht und unendliche Weisheit — aber beides steht im Dienste seiner Liebe. Das umgekehrte, daß seine Liebe im Dienste seiner Macht und seiner Weisheit stehen, erscheint mir undenkbar. Auch hier ist die Liebe "die Größte unter ihnen", sie macht das eigentlichste, innerste Wesen der Gottheit aus, sie ist allmächtige und allweise Liebe.

hier glaube ich das Revolutionierende, das unbedingt Neue der christlichen gegenüber allen anderen Religionen zu sehen. Wäre Macht das wesentlichste und eigentlichste Element der Gottheit, so wäre zitternde, knechtische Furcht die Antwort des Menschen. Wäre es Weisheit, so wäre es im günstigsten Falle eine schene Bewunderung, die der Mensch ausbringt. Ist es aber Liebe, so antworten wir mit Dertrauen (= Glaube) und Gegenliebe, es kommt zu einer wirklichen geistigen Derbindung, ohne daß wir die durch Gottes Erhabenheit gezogenen Grenzen mißachten, es kommt zu dem, was wir Gotteskindschaft nennen, und alle Furcht ist zu Ende ("Furcht ist nicht in der Liebe"), und alle Knechtschaft ist zu Ende ("herrliche Freiheit der Kinder Gottes").

Don Gott geziemt sich nur das Höchste auszusagen. Und Höheres, Gottes Würdigeres kann es nicht geben, als wenn wir sprechen "Gott ist Liebe". Ist das anthropomorph gedacht? Mag sein, aber wir kommen nicht darüber hinaus, und unser Seben gewinnt einzig durch willige Aufnahme dieser Wahrheit seinen Sinn und ewigen Wert: "Wer in der Liebe bleibet, der bleibet in Gott und Gott in ihm."

Ist Gott Liebe, so ist überall da, wo Liebe ist, die diesen hehren Namen verdient, Gott, d. h. eine Offenharung Gottes. Gibt es aber solche Liebe ohne Leid? Liebe, die "nicht das Ihre sucht", die siche sier andere zum Opser bringen kann, sett doch stets irgendein Leid, irgendeine Hilfsbedürstigkeit, Liebebedürstigkeit voraus. Wo Leid ist, da wartet Gott auf dich und mich, da gibt er dir und mir Gelegenheit, Liebe und dadurch Ihn offenbar werden zu lassen für die Welt.

Die Frage der Cheodizee: "Wie verträgt sich der Glaube, daß Gott Liebe ist, mit der Catsache, daß so viel schweres, ja grauenhaftes Elend in der Welt ist?" sindet hier ihre Antwort: damit Liebe, also Gott offenbar werden kann in den Bestrebungen, das Elend zu beseitigen oder ihm vorzubeugen. Im übrigen haben wir uns zu beugen in dem eigentlich selbstverständlichen Bewußtsein: Gott weiß am besten, was uns heilsam ist, und des Glaubens ganze Heldengröße, zu der seine Liebe uns erziehen will, gipselt in dem "Dater, nicht wie ich will, sondern wie du willst!"

Neten b. Cehnin. Ad. Wendt.

#### Dem "Schweizer Protestantenblatt"

unserem guten Kameraden, gilt unser Gruß zu seinem 50. Geburtstage.

Ein guter Kamerad! Wenn man ihn liest, wird man froh; mit ihm wandert es sich gut auf gleichen oder nahen Wegen zu gleichem Ziel. Man kann sich auf ihn verlassen, in der Not und im Kampse steht er uns bei; hin und her mit ihm gibt's einen fröhlichen Austausch des Könnens und der Kraft. — So ist es unsern Dätern und uns vom "Protestantenblatt" ergangen mit dem "Schweizerischen Protestantenblatt".

Wir denken heute an all das Schaffen in frischer, starker Erfassung des Evangeliums in seinem innersten Kern und Wesen, wie es über alle Formeln der überlieferung hinweg jene Männer gewagt haben; wir denken ihrer Entdeckerfreude und ihres Glückes neuer tieferer Frömmigkeit und freien, frohen Cebens mit dem himmlischen Dater und mit dem Herrn und Heiland Iesus Christus. Sie haben, wie unsere Däter, um das Recht solcher Frömmigkeit in Gemeinde, Pfarramt und theologischer Wissenschaft wacker kämpfen mussen und Spott und Scheltrede reichlich erfahren. Solch gemeinsamer Weg hat die Herzen einander nahe gebracht, und wackerer Beistand hat dankbare Freundschaft geschaffen. Kein Blatt hat, wie das "Schweizerische Protestantenblatt", in den Iahren des Krieges für Deutschlands Not und Recht in Krieg und Nachkriegszeit brüderlichen Sinn und gutes Wort zu Trost und Kraft gefunden. Gar manchem Kranken hat der Führer dieses Blattes, D. hans Baur, durch seine Arbeit in der Fürsorge für die Gefangenen den Weg aus den Gefangenenlagern in die helfende Treue der Schweizer gebahnt. Man hat's ihm von vielen Seiten mit bosem Willen und Wort vergolten.

Wir grüßen ihn und seine treuen Mitarbeiter, wir gedenken des wackeren Alfred Altherr, seines Dorgängers und des Begründers des "Schweizerischen Protestantenblattes", und seiner Gesellen.

Gottes Segen mit euch, ihr frommen Männer und Frauen, ihr freien Protestanten, ihr guten Kameraden, und uns eure Treue auch fernerhin! Alfred Fischer.



#### Die jüngste Theologie in Noten.

II.

Daß aber tatsächlich für die jüngste Cheologie, sich gegen Peterson behaupten: Ermäßigung des eigenen Radikalismus bedeutet, wird vollends aus Folgendem klar: Die Barthsche Feststellung, die unmittelbare Autorität des Wortes Cottes, in der die Freiheit gründet, sei ebenso konstituierend sür die Theologie wie die mittelbare Autorität der Kirche, hat ihre praktsche Folge; sie stellt notwendig unsere, der Andersdenkenden "rationalistische, pietistische, kulturidealistische" Theologie der Upeologie der Krisis als völlig legitim zur Seite. Denn wir, die wir anders als die dialektischen Theologen über das Derhältnis zwischen Mensch und Gott denken, wir denken eben so doch nur aus Gehorsam gegen die unmittelbare Autorität des Wortes Gottes, der wir in der Freiheit des allein an Gott gebundenen Gewissen, der wir in der Freiheit des allein an Gott gebundenen Gewissen, den wir zegen konkrete kirchliche Autorität uns absehenen verhalten, dann tun wir es doch auch nur, weil sie uns nach dem in Freiheit vernommenen Zeugnis des Geistes als der unmittelbaren Gottesautorität nicht gemäß erscheint. Nicht unser "Historismus", nicht unser "Subsektivismus", nein, die glaubensgehorsame Freiheit, die Menschemort nicht über Gotteswort kommen läßt, bestimmt unsere religiöse Stellung zu Bekenntnis und heiliger Schrift und zu jeder Aufsassung des Wortes Gottes, auch der radikalen der Cheologie der Krisis. Erkennt aber Barth die Freiheit gewonnenen Standpunkt als scheologisch legitim anerkennen. Das bedeutet Bruch mit dem bisherigen Radikalismus der jüngsten Theologie, der ein theologisches und wohl auch gar religiöses Derhältnis zum Worte Gottes, der echte Cheologie bei den anderen nicht zugeben wollte. Wie das wieder Gogartens erwähnter Ausgas in den "Cheol. Bl." beweist, wenn da Gogarten kühn und unbedenklich, ohne Einschränkung behauptet, daß "die Kirchen das Wort Gottes nicht mehr predigen".

amerkennen. Das bedeutet Bruch mit dem bisherigen Radikalismus der jüngsten Cheologie, der ein theologisches und wohl auch gar religiöses Derhältnis zum Worte Gottes, der echte Cheo—logie bei den anderen nicht zugeben wollte. Wie das wieder Gogartens erwähnter Aufsat in den "Cheol. Bl." beweist, wenn da Gogarten kühn und unbedenklich, ohne Einschränkung behauptet, daß "die Kirchen das Wort Gottes nicht mehr predigen". So kann die jüngste Cheologie der Alternative nicht entgehen. Sie steht am Scheidewege, und Peterson läßt sie nicht stehen bleiben, sie muß weiter gehen, rechts aber geht's zum Katholizismus weiter, links geht's zum Protestantismus zurück. Barth hat das protestantische Cosungswort gesprochen: Freiheit, Freiheit des allein an Gott gebundenen Gewissens. Er hat den katholischen Weg Petersons, dem das Wort Gottes zum Dogma wird, nicht gehen wollen, nun heißt es den protestantischen Weg gehen und zugeben, daß das Wort Gottes als in Freiheit vernommen nicht etwas ohne und gegen den Menschen, sondern etwas mit dem Menschen ist, und daß die Cheologie der Krisis jede andere in Freiheit glaubensgehorsame Cheologie als legitim anerkennen muß.

Ju demselben Ergebnis aber, daß die Cheologie der Krisis
sich selbst untreu werden muß, um nicht Peterson zu solgen,
sührt uns schließlich auch ein Blick auf Barths Desensive. Es
steht nämlich dei Petersons Angriss auf die dialektische Methode
so, daß er, wie er von der Barthschen Doraussetzung der unendlichen Distanz zwischen Gott und Mensch aus die absolute
sicherstellung des Wortes Gottes im Dogma sorderte, von derselben Doraussetzung aus die dialektische Methode als Derkennung, Nichtachtung jener Distanz ablehnt. Ganz irrigerweise
wird also von Barth Petersons Wöerspruch gegen die Dialektik
als "übermut" aufgesäßt, der die Schranken des Menschlichen
micht sehen wolle. Im Gegenteil sieht Peterson gerade bei Barth
ilberschreitung dieser Schranken. Was Peterson meint, ist etwa
so auszudrücken: Ihr dialektischen Cheologen, Ihr verfallt der
kindristigenüber Gott, indem Ihr von ihm als einer dialektischen
Möglichkeit redet, indem Ihr so menschlich im Geiste eines AlsOb von dem redet, der doch selbst zu uns von sich als einer göttlichen Wirklichkeit geredet hat durch Christus. Wie kann nach
Christus ein Mensch wagen, so von Gott zu reden? Das heißt
ja doch einen Weg, wenn auch indirekten, vom Menschen her
zu Gott zu gehen suchen, während es nur den Weg von Gott zu
uns gibt. Wie dars ein Menschen des nur den heilig erhabenen
Gott derzestalt in seine dialektische Möglichkeit mythologistert und
schriststellert wie ein Journalist über irgend eine Fraglichkeit
seines Alltages? Ihr verletz, meint Peterson, den menschlichen Ernst, der Gott gegenüber gebührt und den Ernst Gottes selbst.
Denn es "gehört zum Ernst Gottes", daß er "jenseits alles
dialektischen Ernst n.c. h m en s steht", daß er "ganz undialektisch

van ihr (a. a. d. 7).

So redet Peterson ganz in der Konsequenz der Cheologie der Krisis selbst, und man muß ihm ganz und gar beistimmen. Auch wenn man von der anderen Seite her gegen Barth steht, wenn man bei Barth eine Ferne Gottes vom Menschen konstruiert sieht, die gar nicht der Wirklichkeit Gottes, wie sie durch Jesus uns ofsendar geworden, entspricht, auch da empsindet man als etwas journalistisches, spielerisches — sit venia verdo! — Ehrsucksloses das dialektische, spekulative Scholastizieren über Gott; sa man empsindet, daß wahrbastig die Mustik ehrsünchtiger ist als die Scholastik; aber wie widerspricht dann erst solch ein dialektisches Spiel dem Ernst des im Sinne der Cheologie der Krisis gedachten Gottes! Man begreist gar nicht, daß Barth so wenig das Gewicht der Dorwürse Petersons zu empsinden scheint, daß er nicht zu sühlen scheint, wie wahr es ist, was Peterson sagt: "Das ist die Uemesis, die den Dialektiker erreicht, daß er vor lauter Ernstnehmen nicht zum Ernst kommt." Ist nicht vielleicht solches Nichtwerstehen doch Folge eines Mangels an Bereit-

willigkeit, auf den Gegner zu hören, wirklich zu hören? Man beachte nur, wie schnellsertig auch im besprochenen Aussat Barth seine Gegner "unter dem Strich" abtut (S. 33, 35, 36). Ein spöttisch Wort und noch ein spöttisch Wort, aber kein ernster Dersuch offenbar, dem einmal nachzudenken, wie denn eigenslich andere dazu kommen, in Barths Cheologie idealistische "Spekulation", "konsequenten Idealismus mit negativem Dorzeichen" zu sehen. Da ist es kein Wunder, wenn man im Denken ausgerechnet Kierkegaards das normale theologische Denken sindet und nicht die Willkürlichkeit der dialektischen Methode einsieht. Uicht einsieht, daß der Begriff von Gott, der angeblich — in dieser Behauptung besteht Barths Desensive — die dialektische Methode unverweidlich macht, selbst das nowvor werdos ist. unvermeidlich macht, selbst das πρώτον ψεῦδος ist.

So sei es noch einmal zusammengefast. Die jüngste Cheologie in Nöten! Das gilt wirklich heute angesichts des Petersonschen Angrisses. Für die Nöte, um die es sich hier handelt, wollen wir aber ja nicht, Barth nachfolgend (S. 36), zu große Worte suchen. Es handelt sich hier nicht um die selbstverständliche Not, daß unser Wissen vor Gott Srückwerk ist und bleibt. Es ist kein Deichen von Stärke dei den dialektischen Cheologen, wenn sie bei ihren Gegnern so schnell die Kognerschaft irrendmie in einem bei ihren Gegnern so schnell die Gegnerschaft irgendwie in einem moralischen oder religiösen Desekt begründet sehen, wie Barth bei seinen Gegnern von links Mangel der Empfindung jener letzen, tressen nur des der Monden der Empfindung jener letzen, tressen Not seisten von der längsten Theologie um eine Not, die diesesmal wirklich nur die ihrige ist, sich zu handeln, und diese Not ist, daß die jüngste Theologie bei ihrem stirmischen ihren der Korken von der der Steinen der Steine der Ste über-den-Hausen-rennen der frommen und fleißigen theologischen Arbeit der letzen Jahrhunderte und bei ihrem stürmischen Zurück-lausen zu Luther und Calvin sich auf einmal in die Lage verset sieht, über Lufser hinausgeschossen zu sein und an dem Abgrund des Katholizismus zu siehen. Und nun gilt es eben: in den Abgrund hinein oder bescheiden umkehren!! Ad vocem bescheiden arbigrund hinem oder bescheiden umkehren!! Ad vocem bescheiden notieren wir aber gern einen Sah wie den K. Barths "Die sog. Barthsche Theologie wird eines Tages gehen, wie sie gekommen ist, und ihr wird ihr Recht geschehen (36)", und wir weisen auf den resignierten Schluß des Gogartenschen Aussatze hin — klang es nicht doch einmal anders, hörten wir es nicht einmal wie Fansaren ertönen, die gegen eine absterbende zeitgenössische Theologie den Beginn einer neuen theologischen äre ankümdigten, ziener resonweiten werd weißen werden. einer reformatorischen Ära, darinnen man weiß, daß man wegen eines Schleiermachers zu erröten hat?!

Leina.

h. Benn.



### Die Abendmahlsnot.

Wir haben eine Abendmahlsnot. Davon zeugen die Statistiken. Das begegnet jedem, der im kirchlichen Ceben steht. Nicht bloß, daß die der Kirche und der Religion entfremdeten unteren Schichten nichts mit diesem Sakramente anfangen können. Auch Menschen mit lebendiger Frömmigkeit, zumal in den gehobenen Kreisen, bekennen, daß sie von einer Abendmahlsseier nichts haben, ja, legen eine kräftige Abneigung gegen die Feier an den Tag.

Wir haben Dersuche zur Abhilfe erlebt. Es wurde um das Recht des Einzelkelches gekämpft. Aber auch, wo er sich durchsetzte, blieb eine gründliche Anderung der Cage aus. Wir haben eine liturgische Bewegung. So macht in "Christentum und Wirklichkeit" Nr. 1/1926 Karl Bernhard Ritter ansprechende wohldurchdachte Dorschläge. In beider Richtung muß gearbeitet werden. Aber mit alledem ist noch nicht an das Wesentliche der Abendmahlsnot gerührt. Äußere An-Tässe hätten wohl nie so tief und verheerend gewirkt, wenn nicht an einer sehr viel weiter innen liegenden Stelle Derschiebungen stattgefunden hätten.

Es führt auch nicht viel weiter, die verbreitete Unkirchlichkeit im allgemeinen als Grund der Abendmahlsnot zu nennen, zumal wenn mit dieser Feststellung ein offener oder stiller Dorwurf gegen die Unkirchlichen verbunden ist. Denn nun käme es ja erst auf die Ermittlung der Gründe dieser Kirchenfremdheit an. Und wer da die Schuld zunächt bei den Entfremdeten suchen wollte, wer insbesondere alsbald von dem Widerstand des natürlichen Menschen gegen den Bußruf und von der Feindschaft des Menschen gegen Gott reden wollte (naheliegende und beliebte Gedankengänge!). der würde sich von vornherein den Einblick in die Tiefe der geistigen Dorgänge verbauen. Abgesehen davon, daß ein solcher Ceser des Neuen Testamentes sich fragen lassen müßte,

ob er noch nie etwas von der Feindschaft der — Frommen,

des Kirchentums gegen Gott bemerkt bat.

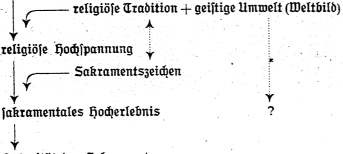
Kirchliche Selbstgerechtigkeit richtet bei dieser Selbstbesinnung viel Schaden an und verschuldet viele Derblendung. Wir tun gut, vor ihren Denknebeln uns ängstlich zu hüten. Wir wollen daher lieber versuchen, das Wesentliche des Abendmahles und das Wesentliche der heutigen Geistesbildung zu vergleichen, um zu entdecken, warum beide einander fremd geworden sind.

In der Urchristenheit und der nachapostolischen Zeit vermittelte das Sakrament des Herrenmahles ein ganz bestimmtes Erlebnis, ein "Hocherlebnis", nämlich die Gegenwart des wiederkommenden Christus, die Dorwegnahme der Wiederkunft Christi. Die alten hymnen und Gebete zeigen das deutslich. Die Gegenwart des wiederkehrenden Weltenrichters und -erlösers war ein Erlebnis von solcher Stärke, daß man versucht ist, von einem "objektiv-ekstatischen" Erleben zu sprechen; wie denn wohl auch subjektiv-ekstatische Begleiterscheinungen nicht selten waren. Daß die Sakramentsfeier ein solches einzigartiges Gipfelerlebnis vermittelte und wiederholt zu ihm die Teilnehmer führte. darauf beruhte seine überzeugende Macht, seine hinreißende Anziehungskraft. Diese konnte andauern, solange Dorstellungsgehalt und Form der Feier wirklich den Teilnehmer auf solche Höhen führen konnten.

Hierzu waren jedoch mehrere Doraussetzungen zu erfüllen. Einmal war gewiß eine bestimmte religiöse Lebendigkeit des betr. Teilnehmers unerläßlich, eine gewisse Erlebnisspannung, die auf Auslösung wartete. Diese religiöse Hochspannung schwebt aber ihrerseits nicht einfach im leeren Raum. Zwei irdische Faktoren wirken an ihrem Aufbau und ihrer Gestaltung mit. Das ist einmal die geistige Umwelt im allgemeinen, das dem Lebenskreise des Betreffenden geltende Weltbild, und sodann im besonderen die besondere Form der religiösen Tradition, die dem religiösen Lebem des Teilnehmers zur Entfaltung verhalf. Sind diese beiden Faktoren gut auseinander abgestimmt, so unterstützen sie einander in der Steigerung der religiösen Spannung; und wenn das auslösende Moment seinerseits sich im Rahmen der für das Weltbild und die religiöse Tradition gangbarer Bilber hält, so bedarf es nur eines bescheidenen Anstoßes, um die Abfolge stärkster, gipfelhaftester religiöser Gewißheiten in ziemlicher Dollkommenheit in Gang zu bringen.

Das alles traf in den ersten Zeiten der Christenheit zusammen. Das geltende allgemeine Weltbild mit seiner mehrstöckigen Welt, seinem Geisterglauben, kurz seiner ebenso belebten wie begrenzten Weltbühne, die für die straffe Dramatisierung der Weltgeschichte in ein großes Mittlerdrama wie geschaffen war — all dies fügte sich in bester Harmonie zu den Gestalten der urchristlichen religiösen Tradition. ließ insbesondere die unsichtbare Gegenwart einer himmlischen Person auf Erden, den geheimnisvollen Besuch dieses heimlichen Weltregenten bei den Genossen seines noch verborgenen Reiches als durchaus denkbar erscheinen. Reibungen zwischen dem Komplex der Denkgewohnheiten und dem Komplex der religiösen Erwartungen und Bereitungen waren also nicht zu erwarten, wenigstens leicht zu vermeiden. Dieser Einklang der beiden wichtigen Faktoren erleichterte den Eintritt derjenigen Erlebnisform außerordentlich, die die heilige handlung in Aussicht stellte und erwarten hieß. Denn der Mensch erlebt das überirdische immer in der Form, in der er es erwartet, und in einer Weise, wie sein vorher schon feststehendes Weltbild ihn anleitet. Der religiöse Anschauungsvorrat bis in das ekstatische Erlebnis hinein ist der Umwelt und ihrem Weltbilde entnommen. Worin ein Mensch lebt, das erlebt er. Weil Blumhardt im antik-biblischen Dämonenglauben lebte, erlebte er folgerecht Dämonen und hatte sein innerstes Erleben und Gemißwerden die entsprechende Form. Weil der chinesische Bauer einen Gott von Juchsart kennt, erlebt er das Ergriffenwerden von diesem Gotte in der Weise, daß er im ekstatischen Zustand in die Cebensgewohnheiten des Fuchses fällt. Blumhardt war in einer für ihn sehr glücklichen Cage: Die geistige Umwelt in ihrer Selbständigkeit existierte für ihn so wenig, daß seine geistige Umwelt und seine religiöse Tradition sich deckten: die antik-biblische überlieferung. Daher ergab sich für ihn hinsichtlich des Dämonenglaubens dieselbe Lage, wie für die antike Christenheit hinsichtlich des Abendmahlerlebnisses. Die religiöse Hochspannung, von bestimmter Tradition individualisiert und von einer entsprechenden Umwelt mit gleichgearteten Stoffen genährt, bedurste nur eines geringen Anlasses, um in vollendete Selbstdarstellung ihrer eigenen Gewißheitsform auszubrechen. Die verhältnismäßig bescheidenen Auslöser waren beim Sakrament dessen sichtbare Zeichen: schlichtes Brot, schlichter Wein. Das von ihnen veranlaßte Gipfelerlebnis war die Gegenwart des himmlischen Königs im Kreise seiner Knechte. Diese unverhältnismäßige Wirkung so geringer Dersichtbarungen konnte nur darum mit so weitgehender Sicherheit eintreten, und eine so flüchtige Berührung konnte den so jähen Kurzschluß des Hocherlebnisses so leicht herstellen, weil der Pol der religiösen Tradition und der der geistigen Weltvorstellung auseinander eingestellt waren und, die gleichen Erwartungen formend, in die gleiche Richtung wiesen. Beide Mächte schoben den Schwerpunkt des religiösen Innenkomplexes so hart an die Kante, daß ein Hauch genügte, den Sturz in die wunderreichen Abgründe des Zentralerlebnisses zu besiegeln. Solange in dieser Faktorenkette alles so ineinander griff, mußte durch stetige Bewährung und handgreifliche Bestätigung das Sakrament schier unbestrittene Anziehungskraft ausüben. Der Dorgang ließe sich in folgendem Schema darstellen:

Religiöse Anlage



Autorität des Sakramentes.

Blicken wir von diesem Schema hinüber zur gegenwärtigen Cage, so treten wir in eine ganz andere geistigreligiöse Gesamtlage, als in der antiken Christenheit. Das Merkmal der Gegenwart ist, daß religiöse Tradition und geistige Umwelt in Streit miteinander stehen. Don manchen Theologen wird dieser Zustand "Diastase" genannt und als normal gepriesen. Wobei angemerkt werden darf, daß jeder echte Glaube seine Diastase zur "Welt" hat, er trete in Gestalt K. Barths over A. Schweizers auf. Mur daß die Diastase in der Antike auf anderem als dem intellektuellen Gebiete lag. Der Streit zwischen religiöser Tradition und geistiger Umwelt ist gerade hinsichtlich des Abendmahles unverkennbar. Ist der Sinn des Abendmahles die vorwegnehmende Dergegenwärtigung des himmlischen Königs Christus — sie werde nun auf lutherische, kalvinische, katholische oder antike Art vorgestellt —, jedesmal besteht die Schwierigkeit darin, daß das geltende Weltbild es dem religiösen Gefühle nicht so leicht macht, eine himmlische Dersönlichkeit außer "Gott" selbst als objektiv und herrschend gegenwärtig zu denken. Da das himmlische Reich kein übersichtlich gegliedertes Oberstockwerk der Welt mehr für uns ist, wird es dem Gegenwartsmenschen schwer, die sakramentale Gegenwart Christi von der etwa geglaubten Nähe lieber

Derstorbener wirksam zu unterscheiden. An diesem Unterschiede hängt aber gerade die sakramentale Eigenschaft des Erlebnisses. Da das himmlische Reich kein lokalisierbarer hofstaat mehr ist, wird es dem Gegenwartsmenschen schwer, eine geschichtlich bestimmte Person beherrschend neben bott zu stellen. Der nächstliegende Ausweg wird im günstigsten Falle die pietätvolle Erinnerung an die überragende Bedeutung der Persönlichkeit des geschichtlichen Jesus sein und seine Einreihung in die in der Ewigkeit fortlebenden Bekannten des Feiernden sein, also anstatt der objektiven eine subjektive Dergegenwärtigung, womit abermals die sakramentale Eigenschaft der Feier zerstört ist. Wie man sich auch wendet: religiöse sakramentale Tradition einerseits und geistige Umwelt andererseits reiben einander auf. Was in der Antike bei dem vorhin festgestellten Schema eine Summe war ("religiöse Tradition + geistige Umwelt"), wird eine Differenz, oft genug mit negativem Dorzeichen. Die Folge ist, wie man aus dem Schema ablesen kann, daß der Beitrag dieser beiden Größen zur Entfaltung der religiösen Anlage oder des Bedürfnisses nach ewigen Werten kümmerlich oder abträglich ausfällt. Die religiöse hochspannung gerät entweder sehr bescheiden oder bleibt ganz aus oder macht sogar einem kritischen Mißtrauen oder der Reflexion Plat. Einer der günstigsten Fälle ist noch der, wo die Form der geistigen Umwelt nach Aufhebung der entgegenstehenden Form der religiösen Tradition ihrerseits auf die religiöse Anlage oder Bereitschaft kraftvoll anregend wirkt. Dann entsteht eine kräftige religiöse Spannung, und es wäre an sich die Möglichkeit zu einem sakramentalen Hocherlebnis gegeben — nur nicht für das Hocherlebnis in der Form des Abendmahles. Denn nun ereignet sich das Unglück, daß die Inhalte dieser religiösen Spannung auf die Sakramentszeichen (Brot und Wein) als auf die Auslöser nicht eingestellt sind. Die Sakramentszeichen müssen versagen, weil die religiöse Hochspannung sich von anderen Inhalten nährte, ihren Stoff der Zeitbildung entnahm und nicht den zu den Sakramentszeichen gehörenden und auf sie führenden Elementen der religiösen Tradition. Die Folge ist, daß die Hochspannung nicht in das Hocherlebnis übergeht, sondern infolge der unsachgemäßen Auslösungsmittel in Ernüchterung, Enttäuschung, Entfremdung verfällt: in Erkältung. Der Rest ist Derstimmung: "einmal und nicht wieder!"

Aber auch, wo — wie vorhin angedeutet — es nicht zu einer religiösen hochspannung kommt, die dem Kompler der religiösen Tradition und ihrer Auslösungsmittel artfremd ist; wo vielmehr das Ergebnis nur eine sehr gemäßigte religiöse Spannung traditioneller, kirchlicher Art ist, schließt sich nun der Strom religiösen hocherlebens nicht mehr. Denn die hemmungen des geltenden Weltbildes, die Schwierigkeit, die Dergegenwärtigung Christi sakramental zu denken, wirkt ja nach, und um diese Hemmungen zu überwinden, sind die sakramentalen Auslösungszeichen zu unscheinbar: Brot und Wein. Die Unscheinbarkeit dieser Zeichen störte nicht, solange das harmonische Zusammenwirken aller Größen die Spannung bis zur überladung steigerte. Nun die Spannungen so temperiert geworden sind, versagen die Auslösungen. Die Folge ist auch hier Enttäuschung und Ernüchterung. Und jett, da das Sakrament nicht mehr hält, was es verspricht, schwindet seine Autorität und mitreißende Kraft. Und erst auf Grund dieser vom Innersten her ausgehöhlten Autorität können die Stimmen der hogienischen Bedenken gegen den gemeinsamen Kelch und andere Einwände sich Gehör verschaffen; erst jest dringt ihr Con durch, da die Jubelklänge des hocherlebnisses der Begegnung mit dem Nahenden ausblieben. Das sakramentale Erleben kommt denn auch nur da noch einigermaßen zustande, und die sakramentale Autorität ist nur bei solchen noch lebendig, für die der jett hemmende Jaktor, das geltende Weltbild. noch nicht wesentlich in Betracht kommt.