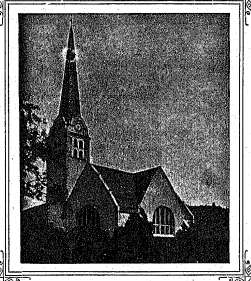
# Evangelisches Semeindeblatt Etaubenzell



## Herausgegeben von der Kirchenvorsteherschaft

Dieses Blatt erscheint vier Mal im Jahr und wird allen Kirchgenossen unentgeltlich abgegeben.

Die Schriftleitung besorgt die Redaktionskommission der Kirchenvorsteherschaft; Einsendungen und Wünsche sind an den Präsidenten zu richten.

no. 33.

Bettag 1922.

Arthalt: Richt in Worten, sondern in Kraft . . .! — Bettag und — Umsturzgeses. — Zum Einzug ins neue Pfarrhaus. — Bettagskollekte.

Denket allezeit daran, daß Gott die höchste Ehre haben will, daß er allein es ist, der die Staaten wie die einzelnen Menschen erhält und lenkt, und daß er darauf besteht, daß man sich in völliger Abhängigkeit von ihm fühle.

#### Micht in Worten, sondern in Kraft . . .!

Der chinesische Philosoph Lao Tse hat die mensch= lichen Gedanken einmal verglichen mit einem Wagenrad. Bwölf Speichen, sagt er in diesem Gleichnis, treffen zusammen auf der Nabe des Rades. Dort aber, wo fie sich treffen, ist ein Loch, eine leere Stelle. Und auf diesem Loch beruht die Brauchbarkeit des Rades. Denn burch dieses Loch schiebt sich die Achse des Wagens, um die das Rad sich dreht. Was soll das ganze Rad, wenn dieses Loch sehlen würde? Was würden wir von einem Wagner halten, der — vielleicht im Eifer, seine Sache ganz besonders gut zu machen — eben dieses Loch für die Achse nicht offen lassen, sondern auch noch mit eigener Arbeit ausfüllen wollte! Lao Tse will fagen: Unsere Gedanken sind nicht das Lette. Sie weisen vielmehr auf etwas hin, das mehr ift als sie, größer und anders als sie. Wir kommen in unsern Gedanken, gerade wenn es mahre, richtige Gedanken find, zu einem Bunkte, wo die Gedanken aufhören, wo etwas ganz anderes anfängt ober anfangen sollte, als bloße Gebanken. Wir sagen biesem andern, zu dem die Gebanken hinführen sollen, gern etwa "das Leben". Und wir prüfen mit Recht ben Wert ber Gebanken baran,

ob sie wirklich dorthin führen, ob sie stür's Leben etwas taugen oder nicht. Wir halten lebensfremde oder gar lebensfeindliche Gedanken nicht für gute und wertvolle Gedanken.

Auch die christlichen Gedanken über Gott, Welt und Mensch haben, wenn sie richtig gedacht sind, in der Mitte ein Loch. Dort hören sie auf, oder dort fangen fie an, wie man will. Dort laufen sie auf etwas ganz einsaches hinaus, auch wenn sie vorher noch so ver-wickelt gewesen sind. Dort werden sie zum Finger, der über sich selber hinausweist, hinaus deutet auf etwas, das nicht mehr sie selber sind, auf etwas, das größer, das anders, das mehr ist als alles Denken und Verstehen des Menschen. Dort tritt an die Stelle aller Gedanken eben auch das Leben, die Realität, d. h. die Wirklichkeit selber, auf die alle Gedanken im Grunde hinzielen, von der sie reden wollen, von der sie nur ein Abglanz und Widerschein sind. Ich will ganz deutlich werden: Dort laufen sie zusammen, dort hören sie auf, dort fangen sie an, alle unsere christlichen Worte und Gedanken, dort, wo es, es selber, das Gbtt= liche steht, nicht nur als ein Gedanke, sondern in feinem Wesen, in seiner Wahrheit, in seiner ganzen Wirklichkeit. Jawohl, wie ein Rad ein Loch hat in der Mitte, durch das sich die Achse hindurchschiebt, so müssen auch unsere Gedanken und Worte über Gott oder, was dasselbe ift, über Jesus Christus ein Loch haben, durch das Er selber hindurchtreten und uns begegnen kann, sonst sind sie allesamt nichts wert. Auch wir meinen und wollen ja mit unfern Gedanken und Worten mehr und anderes, größeres, o etwas jo viel größeres als es bloffe Worte und Gedanken sein konnen. Auf Ihn selber, auf den lebendigen Gott, zielen wir hin. Das ist gemeint, wenn über unserer Kanzel für den Prediger wie für den Hörer so unübersehbar deutlich zu lesen

ist: Das Reich Gottes stehet nicht in Worten, sonbern in Kraft!

Ob wir das auch genügend bedenken und in seiner ganzen Tragweite bedenken? Jedenfalls, das ist das Gefährliche an unserm Denken und Reden über Gott, daß wir das so leicht immer wieder vergessen. Wir sollten jede Predigt, die wir hören oder lesen (oder halten), jeden chriftlichen Gebanken, alle unsere frommen Worte und nicht zuletzt auch unsere wortlosen Gefühle daraufhin prüfen: Führen sie dorthin, dort an jenes Ende und an jenen Anfang, wo sie zum Finger werben, der über sich selber hinausweist auf den Ginen hin, ber gemeint ift, ber aber mehr ift, als alle Gedanken und Worte über ihn ausdrücken können, auf Gott, den Lebendigen? Ist es und wirklich um ihn, um ihn selber zu tun, oder find uns unsere eigenen frommen Gedanken und begeisterten Worte über ihn wichtiger als er selber? Ganz einfach gesagt: Ift in unserm Denken und Reden etwas wie ein freier Raum, durch den Gott selber zu uns treten kann? Ist Chrfurcht, ist Demut, ist Respekt vor Gott darin spürbar? Die Bibel hat einen eigenen Ausdruck für solche Worte, die diesem Anspruch genügen, die sich nicht selber genug sind, die über sich selber hinausweisen, die uns wirklich vor Gott selber stellen möchten. Sie nennt solche Worte: Zeug= nis. Es könnte sein, daß wir zu ganz andern, neuen Urteilen über unsere dristlichen Gedanken, unsere christlichen Predigten, unsere driftlichen Bücher kamen, wenn wir anfangen wollten nach dem Zeugnis zu fragen, das darin liegt — oder auch nicht darin liegt. Es kann 3. B. sehr glänzende, begabte, geistreiche und fromm klingende Predigten geben, die kein Zeugnis sind, und umgekehrt: man kann einfachen, vielleicht stammelnden und stockenden Worten aus schlichtem Munde wie gebannt lauschen müssen, weil man sofort spürt: Da liegt Zeugnis brin. Wir haben das vielleicht auch schon erfahren.

Vielleicht haben wir damit die Erklärung gefunden für die schwere Tatsache, auf die wir ja immer wieder stoßen, daß so wenig Heil, so wenig Wahrheit und Hilfe ausgeht von unserm chriftlichen Denken, Reben, Foren, Beten. Es fehlt nicht an Gifer, an Ernft, an Recht= gläubigkeit, an gutem Willen, aber es fehlt an Zeugen und Zeugenkraft. Mit höchster Ausmerksamkeit sollten wir darauf bedacht sein, in allem, was wir über Gott denken und reden — und wäre es auch nur in einem Gespräch, und wäre es, wenn wir ganz allein mit uns selber reden — in allem den Raum frei zu halten, durch ben Gott felber zu uns treten kann. Aber ftatt beffen muß man bon unserm dristlichen Denken und Reden, aufs Ganze gesehen, geradezu fagen: Es ftellt ben Bersuch bar, bort, wo nur freier Raum sein dürfte für das, was mehr ift als Menschenwort und Menschengebanke, Raum für Gott selber und sein Wort und seine Wirklichkeit, dort nun auch wieder etwas Menschliches, ein menschliches Wort, einen menschlichen Gedanken einzusetzen und sich breit machen zu lassen. Es ist, muß man sagen, der Versuch, statt Zeugnis zu geben, ohne Zeugnis mit eigenen menschlichen Worten und Gedanten auszukommen, hinwegzuschreiten über das unsicht= bare, unsagbare Wort des lebendigen Gottes. Damit

nehmen wir Gott seine Chre, seine Hoheit. Wir machen sein ewiges, lebendiges Wort überflüssig, indem wir umsere armseligen Menschenworte an seine Stelle sezen. Wir reden zwar von Gott, aber wir reden so von ihm, daß man gar nicht merkt, daß es Gott ist, von dem wir reden. Wir reden so von ihm, daß er nicht zu unsern Worten stehen, sich uns nicht offendaren kann. Wir machen, um noch einmal im Gleichnis Lao Tses zu sprechen, die Achse überflüssig, indem wir das Loch in der Mitte des Kades ausstüllen.

Ich sage nicht, daß dies immer und überall in unserer Christenheit geschehe. Ich sage nicht, daß es gar kein Zeugnis mehr gebe. Gott Lob, es gibt es noch und oft an Orten und in Worten, wo wir es gar nicht vermuten würden. Aber es gibt sehr viel weniger, als wir wahrscheinlich meinen. Und es wäre gut, wir kämen darüber einmal ins Nachdenken und — ins Erschrecken.

Von Jesus heißt es, er habe gewaltig gepredigt und nicht wie die Theologen. Das hat ihn unterschieden von allem, was vor ihm in der jüdischen, und vom meisten, was nach ihm in der christlichen Kirche über Gott gedacht und geredet wurde, daß sein Wort wie fein anderes voll war von Zeugnis, Zeugnis war durch und durch. Es ift in Kurze nicht leicht zu beschreiben, in was es bestand. Man kann nur sagen: Er hat in allen seinen Worten und Taten die Menschen an den Punkt geführt, wo ihnen Hören und Sehen verging, wo sie in Entzücken ober Erschrecken vor etwas unfaß= bar Großem, Ewigem standen, das in und mit und unter seinem Reden und Tun in ihre Welt hereinbrach. Er hat sie in eine tiefe Unsicherheit verset allem Bisherigen gegenüber, indem er sie mit etwas völlig neuem rechnen ließ. Es war kein Zwang dabei, wirkliches Zeugnis geht nur in vollster Freiheit vor sich. Die Menschen konnten von ihm halten, was sie wollten, aber das fahen sie an ihm: Er rechnet mit Gott, und das heißt mit einem Dasein, mit einer Macht, mit einer Wirklichkeit, die anders ist als alles, was sie sonst in Welt und Leben sahen. Es blitte in ihm etwas auf von einer gang neuen Welt, einem völlig andern Leben. Das hat ihn den Menschen unheimlich gemacht, sie ent= setzten sich über ihn, heißt es immer wieder in den Evangelien. Sie ertrugen es nicht, daß er ein Loch schlug in ihre alten, bisherigen Gedanken und Gewohn= heiten alle, und Gott so gewaltig in die Ehre setze, nicht einen gedachten, einen blos gemalten Gott, son= dern den lebendigen Gott. Sie schlugen ihn ans Kreuz. Aber gerade da brach es erst recht hervor in großer Freiheit und Gewalt, was immer schon in allen Worten und Taten Jesu gelegen hatte. Voll Lebensmacht war dieses Sterben am Kreuz, voll Zeugnis dieses Berstum-men und Erblassen im Tode. Erst recht war da nun bas Loch geschlagen, der freie Raum bereit, durch den Gott selber in die Mitte treten konnte. Nie war es ja Jesus darum gegangen, einen neuen geistreichen Gedanken über Gott in die Welt zu segen, sondern das war sein ganzes Denken gewesen, daß Gott selber über alle frommen und unfrommen, klugen und törichten Gedanken der Menschen hinweg sich Recht und Bahn brechen werde. Dieses Denken gab Gott Recht, es war Zeugnis, und darum konnte Gott sich dazu bekennen.

Wenn unsere Gedanken und Worte über Gott wieber wahre, gesunde, lebendige Worte und Gedanken werden sollen, dann müssen wir auf Ihn hören, dann müssen wir tief hineinschauen in die Mitte der Bibel, dort wo in Jesus Christus alle Gedanken über Gott, Welt und Mensch aufangen und aushören, dann muß auch in unserm Denken und Keden das Loch in der Mitte sich wieder zeigen, das Erstaunen, das Erschrecken, das Sichfreuen, die Ehrsucht und der Respekt vor Gott selber und dem, den er gesandt hat, gewaltig einziehen.

mh

#### Bettag und — Umsturzgesetz.

Es ist heuer ein eigentümliches Zusammentreffen: unmittelbar aufeinander folgen sich der Bettag und ein großer eidgenössischer Abstimmungssonntag. Fluhfelsen ragen diese beiden Sonntage neben einander auf und schauen sich schweigend an, und dazwischen liegt eine unüberbrückbare Tiefe. Es wäre wahrscheinlich das klügste, wenigstens im Sinne bessen, was man so gewöhnlich klug nennt, an dieser merkwürdigen Tatsache wie an so vielem andern, was einem zu benken geben könnte, ebenfalls schweigend vorüberzugehen, ober wenn denn doch geredet werden muß, es in so harmlosen und geschickt unauffälligen Worten zu tun, wir wir fie etwa in den Bettagsmandaten der Kirchenrate lefen. Denn: was geht den Bettag die Abstimmung, und was geht die Abstimmung den Bettag an? Das eine ist Religion, das andere ist Leben und zwar öffentliches Leben, und was in aller Welt hat denn die Religion mit dem Leben, was hat das Leben mit der Religion zu tun? Religion in Chren, aber Neligion ist Privatsache und zwar nicht nur bei den Sozialisten; näher bezeichnet, sie ist Stimmungssache, ist Gesühlssache, und was hat das mit dem Leben zu schaffen? Im Leben und ganz besonders im öffentlichen Leben regieren Tatsachen, hörst du: Tatsachen, und das ist etwas anderes als Stimmungs-, als Gefühlssachen. So benkt, so rebet man in der Regel. Darauf ist zu erwidern: Wir meinen auch gar nicht, daß wir diese unüberbrückbare Tiese zwischen Religion und Leben mit unserm Wort hier im Gemeindeblatt zu überbrücken vermöchten. Das liegt nicht in Menschen= macht. Kein Pfarrer, und wenn er noch so eifrig ware, und kein Politiker, und wenn er driftlicher Politiker fein wollte, oder wenigstens in feiner Seele eine reli= giöse Ecke hätte, wie mir einmal ein führender deutscher Politiker von sich gestanden hat, wird diese Kluft überbrücken können. Sie ist gar nicht zu überbrücken, sie muß sich schließen, wenn sie verschwinden soll. Sie wird sich aber erst schließen, wenn eben auch neue Tat= sachen eintreten, Tatsachen, vor deren Gewalt das, was wir heute an Tatsachen kennen, zusammenbricht; sie wird sich schließen, wenn unter der Einsicht in diese neuen Tatsachen das, was man heute Politik, aber wahrlich auch das, was man heute Religion nennt, sich wandeln, sich erweichen, ein neues Gesicht bekommen, etwas anderes, ganz und gar anderes werden, als was sie heute sind. Aber so weit sind wir noch nicht; das sind große Dinge; Berge versett man nicht so ohne weiteres; Felsen, wie es die altgewohnten, harten Tat-

sachen sind, sprengt man nicht so leichthin weg. So wie sie heute beide find, die Politik und die Religion, werden ste sich wohl noch weiter gegenüberstehen bleiben muffen, und ich begreife und teile das Mißtrauen, das weithin gegenüber politischer Religion und religiöser Politik besteht, vollauf. Wit Halbheiten und Vermischungen ift uns nicht geholfen. Aber das ist die Frage, ob wir nun nach diesen Feststellungen ruhig unseres Weges weiterziehen wollen, können und dürfen, als ob nichts geschehen wäre, die Kirche hier, die Politik dort. hier Bettag, dort Umfturzgeset. Wir find immerhin soeben an einem tiefen Abgrund vorbeigekommen, ober ohne Bild geredet, an einer brennenden Frage. Und wenn ich vorhin das Bettagsmandat sciner lauen Sprache wegen getadelt habe, so geschah es wahrlich nicht deshald, weil ich meine, ein Bettagsmandat solle ein politisches Manisest sein. Davor bewahre uns Gott! Aber anspüren sollte man ihm, daß auch es etwas von der furchtbaren Kluft zwischen Religion und Leben gesehen hat und nicht blind daran vorüber geht. Es ist immerhin der Bettag, vor dem wir stehen, und nicht wir, sondern eben dieser Bettag, der sich wohl nicht umsonst eidgenössischer nennt, stellt uns vor diese Kluft, wirft diese Frage auf. Und es wäre, scheint mir, an der Zeit, die Augen auf zu tun und den Ernst der Lage, in der wir — nicht erst seit heute — stehen, zu begreifen und vielleicht bavon ein Wörtlein zu reben. Wir feiern Bettag, wir singen vielleicht den Schweizerpsalm, es werden Mandate an die evangelischen Bitrger erlaffen, und gleichzeitig stehen die Dinge im Bolte fo, baß unsere Regierung uns ein Gesetz zur Abstimmung vorlegt, dessen Paragraphen handeln von: Hochverrat, Aufruhr, Widersetzung, Ungehorsam, Landfriedensbruch. Also so stehen die Dinge in diesem bettagfeiernden Volke, unter diesen evangelischen Bürgern, daß ein Teil des Volkes gegen andere Kreise bieses Volkes solch ein Geset meint beschließen und annehmen zu müssen. So gehen wir dem Bettag entgegen, so zerriffen, so zerteilt, so die Faust des einen gegen die Faust des andern! Das ist die Lage, in der wir stehen. Zuerst der No-vemberstreik 1918 und nun vier Jahre später als Antwort darauf und in Voraussicht ähnlicher Vorgänge das Umsturzgesetz. Wir wollen jetzt gar nicht weiter darüber verhandeln, ob dieses Gesetz nötig sei oder nicht, klug und weitblickend, wie seine Freunde, oder das Gegenteil davon, wie seine Gegner behaupten. Ich mache personlich kein Hehl daraus, daß ich es nicht für gut und klug halte und hoffe, daß es verworfen werde, weil es mir keine glückliche Methode zu sein scheint, der Spannung in einem Bolfe dadurch zu begegnen, daß man die Bentile abdreht, durch die die Spannung sich Luft macht.

Aber lassen wir das. Darüber sind wir nun eben geteilter Meinung. Mir liegt hier einzig daran, auf die Klust hinzuweisen, die durch dieses Nebeneinander von Bettag und solcher Abstimmung bligartig beseuchtet wird, nicht nur die Klust im Volke, sondern sene andere Klust, die darin besteht, daß wir auf der einen Sette Bettag seiern als christliches Volk (und wir sind nun eben ein christliches Volk) und auf der andern Seite solche Zustände im öffentlichen Leben haben. Sehen wir

nicht, wie furchtbar dieser Widerstreit ist zwischen Religion und Leben? Können wir ruhig daran vorübergehen mit ein paar allgemeinen Worten, die niemand recht ernst nehmen kann, und die verhallen, ehe sie geredet sind? Nicht so sehr ein Gericht über die Welt und das Leben, die wir an Bettagen so gerne wegen ihrer Gottlosigkeit anklagen, liegt hier vor als ein Gericht über uns und unser Chriftentum. Denn nicht wahr, darüber sind wir doch einig: Wenn es andere, bessere, überlegenere Antworten überhaupt geben sollte auf die Fragen und Nöte der Zeit, als es solch ein Geset ift, dann konnten sie doch nur geboren werden aus dem Geist des Evangeliums. Aber um diese Ant= worten zu finden, mußten wir selber von diesem Geiste ganz anders berührt sein. Warum seufzen die Kirchen nicht nach diesem Geiste? Warum ringt und gräbt die Christenheit nicht darnach? Warum suchen auch die Chriften immer wieder die Schuld bei den andern, in ben Buftanden, bei der bosen Welt, bei den gottlosen Menschen, im Weltlauf, warum so wenig, jedenfalls so wenig ernst, so wenig einseitig, so wenig buffertig bei Die Schuld liegt nicht bei ben Anstiftern fich selber? des Generalstreits, sie liegt auch nicht bei den Versassern des Umsturzgesetzes als solchen. Die müssen vielleicht beide einstweilen so handeln, wie sie handeln. Die Schuld liegt anderswo. Gott, Gott ist zum bloßen Worte unter uns geworden. Wir sind arm an Zeugnis von ihm. Die brennende Not der gegenwärtigen Lage weist zurück auf die Not und Armut der Chriftenheit, die trot ihrer internationalen Kongresse und Bündnisse innerlich so wenig weit ift. Und diese innere Not und Armut der Christenheit wird in ihrem vollen Umfange (der eben durch diese internationalen Unternehmungen nur scheinbar verdeckt wird) offenbar und klar, wenn wir an die Ohnmacht benken, mit der wir jeder in seinem Lande, in seiner Stadt, in seinem Lebenstreise der über= all aufbrechenden Not der Gegenwart gegenüberstehen. Beides aber, die äußere und die innere Not weisen zurück auf jenen Einen, von dem Not und Berderben ausgeht, wenn man ihm ferne ist, der aber zum Heil und zur Hilfe wird, wenn man ihn sucht, auf Gott.

Noch einmal: Gott ist der verborgene Anstoß, an dem wir straucheln. Solange er uns nicht zur einen Tatsache wird, läßt er die vielen Tatsachen, unter denen wir leiden, Macht über uns gewinnen. Gott ist aber auch der, an dem wir auserstehen und gesunden können. Gott, der nicht nur ein Privat- und Seelengott ist, sondern ein Lebensgott, ein Weltgott, ein Menschen- und Menscheitsgott, der Gott, von dem Calvin es gewüßt hat, daß er allein es ist, der die Staaten wie die einzelnen Menschen erhält und lenkt, und daß er darauf besteht, daß man sich in völliger Abhängigkeit von ihm fühle.

#### Jum Einzug in's neue Pfarrhaus.

Dieser Tage ist das neue Pfarrhaus vollendet wors den und sind seine Bewohner in die freundlichen Käume eingezogen. Wir freuen uns, Herrn Pfarrer Dieterle und seiner Familie wieder ein eigenes Heim zur Vers fügung stellen zu können. Vor acht Jahren vertauschten sie das Pfarrhaus in Bruggen mit einer Wohnung an der Vonwilstraße, um die neu geschaffene Pfarrstelle im "innern" Gemeindekreis anzutreten. Nun hat die Gemeinde den großen Schritt gewagt, ein neues Pfarrshaus zu bauen; sie bekundete damit den Willen, auch dem Pfarrer der "innern" Gemeinde seine Aufgabe nach Möglichkeit zu erleichtern.

Der im vergangenen Jahre gekaufte Bauplat in er= höhter Lage mit prächtiger Aussicht nach Süden und Westen eignete sich in vortrefflicher Weise für unsern Zweck. Sämtliche bewohnten Räume, inbegriffen die Küche, mit Ausnahme eines kleinen Schlafzimmers, liegen auf der Sonnenseite des Hauses. Eine Thüre auf der Westseite führt uns durch eine geräumige Garderobe in's Unterrichtszimmer; auf 16 Schulbanken finden 64 Schüler bequem Plat. Den Zugang zu den obern Stockwerken bildet eine zweite Hausthüre, die auf den Mattenweg mündet. Die Treppe führt den Besucher zum Wartzimmer, hinter welchem das Studierzimmer liegt. Im gleichen Stockwerk finden wir die geräumige Stube, ein kleines Besuchszimmer, sowie Küche mit Vorratsraum; darüber liegen die Kinderstube, zwei große und drei kleine Schlafzimmer.

Durch eine Nebenthüre im Erdgeschoß gelangen wir in den ebenen Garten, dessen Abschluß gegen Often später das Kirchgemeindehaus bilden soll. Die Mauer, welche den Garten umgibt, soll dazu beitragen, die beiden Gebäude als einheitliche Gruppe zusammen zu fassen.

Noch mögen eine Anzahl Jahre verftreichen, bis der Bau des Kirchgemeindehauses in Angriff genommen werden kann. Diesen Bau seiner Verwirtslichung entgegenzuführen, erblicken wir als unsere nächste Aufgabe. Die Zwischenzeit soll dazu benutt werden, einen Teil unserer Schulden abzutragen, damit wir, bei Eintreten besserer Zeiten, umso leichtern Herzens an die größere Aufgabe herantreten dürsen.

### Bettagskollekte.

Laut Beschluß der Synode fällt die Bettagskollekte dieses Jahr verschiedenen kantonalen Kinderversorgungsvereinen zu, unter anderm soll auch der hilfsfond für Kinderfürsorge, den unsere Kirchgemeinde Straubenzell unterhält, einen angemessenen Anteil erhalten. Wir bitten die Kirchgenossen, am Bettag dieser Kollekte zu gedenken.

#### Zur Beachtung.

Ieder protestantische Einwohner unserer Gemeinde hat das Recht, dieses Gemeindeblatt zu erhalten. Da es uns aber nicht möglich ist, es jedem Einzelnen zu bringen, so bitten wir unsere Gemeindegenossen, an der Bersteilung des Blattes mitzuhelsen. Es kann abgeholt werden an den unten aufgeführten Ablagen.